
Cómo ganar amigos y transformar la 
convivencia: un diálogo pragmático entre 
maestros de la acción humana

How to Win Friends and Transform 
Coexistence: A Pragmatic Dialogue Between 
Masters of Human Action

Ep
m

hn
eia

 V
ol

.2
 #

1

Lenin Byron Mendieta Toledo
le.mendieta@est.ecotec.edu.ec - lenin.mendietat@ug.edu.ec
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8385-898X 
Universidad de Guayaquil. Guayaquil, Ecuador
Universidad ECOTEC - Guayaquil – Ecuador

Nicolas Vicente Soriano Irrazabal
nsorianoi@ecotec.edu.ec
ORCID: https://orcid.org/0009-0005-3223-6450
Universidad ECOTEC. Guayaquil, Ecuador

Epmhneia - Revista Científica

http://dx.doi.org/10.70557/raepmh.2.1.221-227=ENEIA.1.1.p

https://revistaepmhneia.com/index.php/revistacienciasjuridicas

Recibido: 10 de Noviembre 2025 - Aceptado: 01 de Diciembre 2025ISSN impreso: 3103-1153 / ISSN en línea: 3103-1161



Lenin Byron Mendieta Toledo, Nicolas Vicente Soriano Irrazabal

Epmhneia Vol. 2 (1) 2026
222

RESUMEN

El objetivo del ensayo fue dialogar recursivamente con Dale Carnegie y otros maestros de las 
relaciones humanas, desde esos abonos presentamos la tesis y defendemos que el libro, Cómo 
ganar amigos e influir sobre las personas es una implementación práctica que se vincula al 
pragmatismo filosófico clásico; también incorpora aspectos estoicos relacionados con la pedagogía 
democrática y el autocontrol emocional. la metodología empleada es el del dialogo hermenéutico. 
Este ensayo examina la manera en que las enseñanzas de Carnegie, enfocadas en cambiar las 
relaciones humanas a través de métodos comprobables, se comunican con los conceptos de John 
Dewey, Epicteto y William James para definir una ética pragmática de la influencia entre personas. 
Debatimos acerca de lo relevantes que son estas enseñanzas para la renovación de la convivencia 
social y llegamos a la conclusión de que, mediante el pragmatismo de Carnegie, la filosofía se 
vuelve una guía eficaz para la vida diaria.

Palabras clave: pragmatismo, ganar amigos, relaciones humanas, ética pragmática, influencia 
interpersonal

ABSTRACT

The objective of the essay was to engage recursively in dialogue with Dale Carnegie and other 
masters of human relations; from this foundation, we present the thesis and argue that the book, 
How to Win Friends and Influence People is a practical implementation connected to classical 
philosophical pragmatism. It also incorporates Stoic aspects related to democratic pedagogy and 
emotional self-control. The methodology employed is that of hermeneutic dialogue. This essay 
examines how Carnegie’s teachings, focused on changing human relationships through verifiable 
methods, communicate with the concepts of John Dewey, Epictetus, and William James to 
define a pragmatic ethics of influence among people. We discuss the relevance of these teachings 
for renewing social coexistence and conclude that, through Carnegie’s pragmatism, philosophy 
becomes an effective guide for daily life.	

Keywords:  pragmatism, winning friends, human relations, pragmatic ethics, interpersonal 
influence



Epmhneia - Revista Científica

Epmhneia Vol. 2 (1) 2026
223

INTRODUCCIÓN

En la tesis que se presenta, afirmamos que “Cómo ganar 
amigos e influir sobre las personas” (Dale, 1936), no 
es simplemente un manual de autoayuda superficial, 
sino una implementación práctica y asequible del 
pragmatismo filosófico clásico, complementada con 
aspectos estoicos de autocontrol emocional y pedagogía 
democrática basada en Dewey. Esta obra, continúa 
siendo un referente en relaciones interpersonales y 
liderazgo, sugiere una serie de principios que pueden 
ser comprobados empíricamente: sonreír sinceramente, 
recordar los nombres como el “sonido más dulce” para 
cada persona, no hacer críticas destructivas, escuchar 
con empatía (Han, 2020), y estimular en los demás 
un deseo ferviente de colaborar mutuamente. Desde 
nuestra evaluación pragmática, estas técnicas no son 
manipuladoras ni arbitrarias, sino hipótesis prácticas 
cuya veracidad se mide a través de los efectos que tienen 
en la experiencia humana diaria. Esto está de acuerdo 
con el principio de William James: acerca de que las ideas 
son verdaderas en cuanto nos permiten salir adelante y 
adaptarnos al entorno. (James, 1995).

Creemos que Carnegie populariza —en el mejor 
sentido— el pragmatismo al trasladarlo del campo 
académico al de la acción inmediata, convirtiendo ideas 
abstractas en instrumentos específicos para la vida 
en sociedad. Su mensaje se vuelve más urgente en un 
mundo contemporáneo caracterizado por polarizaciones 
digitales, disputas laborales y crisis de empatía. 
Tomemos, por ejemplo, el caso de William B. Steinhardt, 
un corredor de bolsa neoyorquino que al principio era 
antipático y distante, atraviesa una revolución personal 
cuando empieza a sonreír todos los días. Esto no solo 
renueva su matrimonio, sino que también aumenta sus 
beneficios comerciales porque mejora las interacciones 
con colegas y clientes. Esta anécdota representa la tesis 
principal: el pragmatismo no busca evidencias eternas 
en las nubes metafísicas, sino pruebas fácticas en el 
ámbito de las relaciones humanas, donde una simple 
acción, como sonreír, puede desencadenar cadenas de 
reciprocidad positiva.

Para respaldar esta interpretación, conversamos con tres 
renombrados pilares de la filosofía: Epicteto, un estoico 
de la antigua Roma cuyo Enquiridión destaca el control 
interno frente a lo externo; John Dewey, quien continuó 
con la pedagogía democrática; y William James, el 
fundador del pragmatismo moderno.

James sostiene, en su Pragmatismo (1907), que los 
conflictos filosóficos —por ejemplo, el determinismo 
y el libre albedrío— deben resolverse no a través de 
silogismos, sino considerando sus “diferencias prácticas”: 
si una creencia acerca de la libertad genera más vigor vital, 
es verdadera (James, 1995, p. 45). Carnegie ejemplifica 
esto al dar preferencia a métodos que “funcionan”, como 
el elogio sincero en lugar de la crítica, utilizado por 
personajes históricos como Abraham Lincoln, quien 
reconocía sus fallas con rapidez para neutralizar las 
oposiciones.

Dewey concibe a la sociedad como un laboratorio 
experimental en su libro Democracia y educación 
(1916); en él sostiene que el aprendizaje no proviene 
de imposiciones jerárquicas, sino de interacciones de 
cooperación. Creemos que los capítulos de Carnegie 
acerca de “convertir enemigos en amigos”, incluyendo 
el discurso que John D. Rockefeller pronunció ante 
huelguistas en 1915, lleno de empatía mutua y no de 
confrontación, son una representación de esta pedagogía: 
las relaciones humanas se “educan” a través de costumbres 
compartidas que promueven la inteligencia colectiva 
(Dewey, 2004, p. 89). Epicteto añade a su dicotomía de 
control: Las cosas no nos perturban, sino nuestra opinión 
sobre ellas (Enquiridión 5); esta idea es un eco del consejo 
de Carnegie de sonreír a pesar del mal humor interno 
y fomentar la virtud estoica para ejercer influencia sin 
violencia. (Epicteto,  1995).

No es arbitraria esta triangulación filosófica; proviene 
de la propia estructura del libro, en el que Carnegie 
menciona a James directamente — La acción parece 
seguir al sentimiento, pero en verdad van juntos — con el 
fin de respaldar la sonrisa como un regulador voluntario 
de la alegría. En la tesis propuesta, argumentamos que 
Carnegie funciona como un pragmático “ingeniero del 
alma”: sus principios secundarios (evitar discusiones, 
aceptar errores y hablar de los intereses de otros) 
provienen de la idea principal de influencia no coercitiva. 

Esto se demuestra en ejemplos como el de Jim Farley, 
quien recordaba 50.000 nombres para tener éxito en 
política, o el de Andrew Carnegie, quien nombraba 
acerías en honor a sus competidores con el fin de 
establecer alianzas.

La relevancia contemporánea es innegable. En una era de 
redes sociales donde la crítica anónima erosiona lazos (y 
lastima los egos al no sentirse validados y reconocidos 



Lenin Byron Mendieta Toledo, Nicolas Vicente Soriano Irrazabal

Epmhneia Vol. 2 (1) 2026
224

por los otros, otros cercanos y virtuales que ansiosos 
esperamos su aprobación), los métodos de Carnegie 
restauran la “calidez humana” que el presidente del Texas 
Commerce Bancshares, Benton Love, defendía como 
antídoto a la frialdad corporativa. 

Filosóficamente, esto desafía el posmodernismo 
relativista: el pragmatismo carnegiano afirma verdades 
condicionales pero efectivas, midiendo ética por frutos 
relacionales —felicidad compartida, productividad 
cooperativa— más que por dogmas absolutos. Críticos 
podrían tildarlo de “manipulación blanda”, pero 
respondemos con Dewey: la democracia auténtica surge 
de intereses mutuos, no de pureza ideológica.

El libro de Carnegie, publicado en 1936 en medio de la 
Gran Depresión, dio respuestas a un mundo dividido 
por la desconfianza y el desempleo, brindando soluciones 
prácticas donde la filosofía académica no lo hacía. 
Creemos que este éxito se debe a la democratización 
del pragmatismo: Mientras que Carnegie escribía para 
padres, vendedores y oficinistas, James y Dewey se 
dirigían a las élites intelectuales. La universalidad queda 
demostrada por ejemplos como el de la señora María 
González haciendo amistades en los pasillos de trabajo a 
través de sonrisas.

Exploraremos este diálogo en capítulos dedicados a 
cada filósofo, examinando principios carnegianos con 
ejemplos entrelazados; debatiremos tensiones recursivas 
—utilitarismo frente a virtud—; y terminaremos 
confirmando la tesis como orientación para una 
convivencia renovada. Este ensayo, invita a experimentar 
con estas ideas: lean, implementen y comprueben. En 
nuestra condición de pragmáticos, no requerimos fe 
ciega, sino experimentación a nivel personal.

DESARROLLO 

William James y el pragmatismo de la acción que tiene 
un impacto

En este capítulo, argumentamos que Dale Carnegie 
basa sus enseñanzas en la epistemología de William 
James, quien definió que las consecuencias prácticas 
observables son el fundamento de la verdad de una 
idea. En su obra seminal Pragmatismo (1907), James 
describe a esta corriente como un “método para resolver 
controversias metafísicas” que no se solucionan a través 
de abstracciones, sino por “distinciones prácticas” en la 

experiencia humana: “La verdad se presenta a nuestras 
creencias de la misma manera que el día le sucede a la 
luz” (James, 1995, p. 34). Carnegie aplica esto de manera 
directa al hacer referencia a James en su defensa de 
la sonrisa: “La acción parece seguir al sentimiento; sin 
embargo, la acción y el sentimiento son simultáneos. 

Si se controla la acción... podemos controlar el 
sentimiento”. Mantenemos que este principio fundamental 
—el primero de los tres esenciales del libro— convierte la 
sonrisa, un gesto superficial, en una hipótesis pragmática 
comprobable. Esto se ha evidenciado en casos como el de 
Steinhardt, quien aumentó sus ganancias y experimentó 
“más felicidad en dos meses que en todo el año anterior” 
al sonreír diariamente a pesar de su habitual antipatía.

En el capítulo 2, titulado “Una regla sencilla”, Carnegie 
explica cómo la sonrisa ilumina las interacciones, 
haciendo referencia a proverbios chinos y anuncios 
navideños que la describen como una “mensajera 
de bondad” gratuita y espontánea. James estaría de 
acuerdo con esta experimentación: en su ensayo “What 
Pragmatism Means”, sostiene que las creencias son 
verdaderas si propician una acción vigorosa, no si son 
lógicas (James, 1995, p. 45). De este modo, el consejo 
de Carnegie de “actuar como si se fuera feliz para llegar 
a serlo representa el pragmatismo, ya que regula las 
emociones a través de la acción voluntaria y evita la 
parálisis contemplativa. 

Ejemplo entrelazado: La actitud mental, no las 
circunstancias externas, determina la felicidad, como lo 
muestran los niños discapacitados en la estación de Long 
Island, radiantes a pesar de sus limitaciones. Esto refleja 
el pensamiento de Shakespeare y James: “Nada es bueno 
o malo en sí mismo, sino que el pensamiento le otorga 
esa cualidad”.

El hecho de que la sonrisa produzca reciprocidad, 
al medir el éxito por los resultados concretos en las 
relaciones, es lo que hace que sea significativo para las 
relaciones humanas. James, un pragmático radical, 
consideraría a Carnegie como un compañero en la lucha 
contra el “racionalismo estéril”, porque sus métodos 
ponen énfasis en la adaptación de los seres vivos más que 
en los dogmas. En el tercer capítulo, Carnegie amplía esta 
idea al mencionar nombres —“el sonido más dulce”— 
usando historias como la de Jim Farley, quien memorizó 
50.000 para ganar a los votantes, o Andrew Carnegie, 
que nombraba acerías en homenaje a competidores para 



Epmhneia - Revista Científica

Epmhneia Vol. 2 (1) 2026
225

obtener contratos. Afirmamos que James los consideraría 
como “cash-value” pragmático: los nombres no son 
metafísica, sino instrumentos para individualizar a 
los demás, lo cual promueve lealtad comprobable en el 
ámbito político y empresarial. 

John Dewey y la pedagogía democrática de la 
cooperación 

Al considerar las relaciones carnegianas como educación 
democrática experimental, John Dewey mejora el 
diálogo. En su libro Democracia y educación (1916), 
Dewey sostiene que “la sociedad no es un conjunto de 
individuos separados, sino una red de hábitos comunes 
que surgen a través de la interacción” (Dewey, 2004, p. 
89). Argumentamos que Carnegie pone esto en práctica 
con su principio de “ser oyente interesado” (Capítulo 4), 
en el que el silencio empático —no el monólogo— halaga 
al otro (Han, 2020), como se muestra en la anécdota 
del botánico ignorado por los invitados pero alabado 
por Carnegie debido a su escucha absorta (Ética de la 
otredad). Dewey festejaría esta “pedagogía mutua”: las 
conversaciones se transforman en laboratorios donde 
se ponen a prueba hipótesis de cooperación, eludiendo 
imposiciones.

La noción de “hablar siempre de lo que interesa al otro” 
(Capítulo 6) es una manifestación de la democracia 
deweyana, ya que el interés común produce inteligencia 
colectiva. Ejemplo fundamental: Rockefeller se dirige a 
los huelguistas en 1915 comenzando con “estoy orgulloso 
de estar aquí... como amigos”, apaciguando así el odio por 
medio de la empatía, no de una lógica fría —justamente 
el “aprender haciendo” de Dewey, que busca resolver 
conflictos experimentalmente (Dewey, 2004, p. 123). 
Un caso adicional: la señora Douglas, en una tienda 
de Chicago, vuelve a ser leal tras ser escuchada por la 
gerente, lo que muestra cómo el hábito de atención repara 
los tratos fallidos.

Dewey considera que estas prácticas son esenciales 
porque fomentan la ciudadanía: las críticas crean 
resistencia, mientras que los elogios generan hábitos 
virtuosos. Creemos que Carnegie deweyaniza el liderazgo 
al fomentar “dar elogios sinceros y honestos” (Capítulo 5), 
como lo demostró Lincoln al reconocer sus errores para 
desarmar a sus oponentes. En entornos de trabajo como 
el de María González, los saludos amistosos construyen 
lazos en los pasillos y convierten ambientes hostiles en 
democracias a pequeña escala. Aquí coinciden James y 

Dewey: la verdad pragmática es una cooperación que se 
puede comprobar. 

Epicteto y el estoicismo de la autorregulación emocional 

La tríada se completa con Epicteto, quien enfatiza la 
virtud interna. En el Enquiridión, afirma: “Nuestras 
opiniones acerca de las cosas, no las cosas en sí, son las 
que nos perturban” (Epicteto, 1995, p. 5). Creemos que 
Carnegie estoiciza el pragmatismo al sugerir “no criticar, 
condenar ni quejarse” (Principio 1), controlando los 
impulsos con el fin de dar prioridad a la influencia ética. 
Ejemplo: Elbert Hubbard, en respuesta a sus detractores, 
elige un acuerdo amistoso y convierte a sus enemigos 
en aliados; esto recuerda a Epicteto. “Esfuérzate por no 
molestar a los demás”. (p. 16).

El “admitir errores rápida y enfáticamente” muestran 
la dicotomía estoica: tenemos control sobre nuestra 
propia admisión, no sobre cómo reaccionan los demás. 
La situación de Woodrow Wilson: “Una gota de miel 
atrapa más moscas que un galón de hiel”, lo cual 
ejemplifica cómo la dulzura pragmática se impone 
sobre el enfrentamiento. Otro: El padre que, después de 
solicitar perdón públicamente, se reconcilia con su hijo y 
restablece los vínculos familiares a través de la humildad 
virtuosa.

La combinación de pragmatismo y estoicismo es 
fundamental: el autocontrol posibilita la empatía genuina, 
que evita la manipulación. Sostenemos que Epicteto evita 
que Carnegie caiga en excesos utilitarios y asegura que 
las sonrisas sean verdaderas y no fingidas. Es posible 
notar la virtud estoica de prestar atención meticulosa en 
Franklin D. Roosevelt o Jim Farley, quienes se acuerdan 
de los nombres de los mecánicos.

La tensión utilitaria: Carnegie frente al rigor ético

En esta tertulia ficcional de filósofos y escritores, 
defendemos que el diálogo entre Epicteto, Dewey, James 
y Carnegie produce una profunda recursividad filosófica 
en la que el pragmatismo de Carnegie se somete a una 
continua autocrítica: ¿son sus métodos simplemente 
manipulación efectiva o son en realidad una ética 
virtuosa? Supongamos la siguiente escena: William 
James comienza, diciendo: “Adelante, tus principios 
tienen “valor en efectivo” porque generan amistad 
verificable, como Steinhardt que multiplicaba la riqueza 
con sonrisas; lo verdadero es aquello que se comprueba 



Lenin Byron Mendieta Toledo, Nicolas Vicente Soriano Irrazabal

Epmhneia Vol. 2 (1) 2026
226

en la experiencia” (James, 1995, p. 34). Carnegie contesta: 
“Exacto, William. Mis 30 principios —desde el capítulo 8, 
que trata sobre evitar discusiones, hasta el capítulo 15, que 
se refiere a despertar deseos ardientes— no son dogmas; 
más bien son experimentos demostrados en Lincoln, que 
nunca decía “estás equivocado” para mantener vínculos. 
No obstante, James precisa: “Ten cuidado, Dale: si una 
técnica no logra que haya cooperación auténtica, ya no 
es verdadera. “Es necesario revisar continuamente el 
pragmatismo”.

Nosotros participamos: decimos que esta recursividad 
de James se enriquece con Dewey, quien desafía: “John 
D., tu pedagogía democrática valida los capítulos 7-10 
de Carnegie, que incluyen: “haga que el otro se sienta 
importante”, “respete las opiniones” y el método “sí, sí”. 
Estas ideas transforman conversaciones en laboratorios 
democráticos, al igual que Rockefeller frente a huelguistas: 
antepone la empatía mutua a la confrontación lógica” 
(Dewey, 2004, p. 89). Dewey responde: “Exactamente, 
pero de manera recursiva: si el elogio (Capítulo 5) 
promueve prácticas de colaboración en ambientes de 
trabajo como el de María González, se legitima; si por el 
contrario, manipula, pervierte la inteligencia colectiva”. 
Carnegie asiente con la cabeza: “Mis nueve normas para 
cambiar a las personas sin resentimiento (parte 4) —
iniciar con un cumplido, sugerir de manera indirecta— 
previenen la fuerza, probadas en Schwab al alabar a los 
empleados para motivarlos sin ofender”.

Epicteto se manifiesta con severidad estoica: “Todos 
ustedes hablan de eficiencia, pero ¿dónde está la virtud 
interna? Dale, tus sonrisas deben surgir del control de 
impresiones, no de la calculación: “En vez de buscar 
aplausos, busca no ser criticado” (Epicteto, 1995). 
Nosotros nos adentramos más: afirmamos que esta 
tensión recursiva soluciona el supuesto utilitarismo 
carnegiano —una crítica habitual en el Capítulo 12: 
“ideas indirectas para influir”— al combinarlo con la 
dicotomía estoica. Ejemplo: Lincoln reconociendo fallos 
(Cap. 11) no es solo una estrategia, sino una virtud de 
modestia que desarma las defensas y crea confianza a 
largo plazo. James responde en contra: “Epicteto, si tu 
virtud genera paz interior, es pragmática; de lo contrario, 
es un ascetismo estéril”. Epicteto: Tu pragmatismo es 
estoicismo si le da prioridad a lo que se puede controlar, es 
decir, las emociones propias por encima de las reacciones 
de los demás.

Ciclo virtuoso y críticas contemporáneas

La recursividad se hace más rápida: Dewey resume: 
El ciclo es: acción carnegiana (sonrisa, Capítulo 2) → 
consecuencia deweyana (costumbres democráticas) → 
revisión jamesiana (¿es eficaz?) → virtud epictecta (¿es 
genuina?). En los capítulos 13 a 15 —”dar reputación 
merecida”, “hacer sentir importante”, “despertar deseo 
noble”— observamos plenitud: no manipulación, sino 
un crecimiento mutuo, similar al de Farley recordando 
50.000 nombres para un liderazgo genuino”. Esta vuelta 
la terminamos así: defendemos que esta espiral impide 
reduccionismos, por ejemplo el utilitarismo puro o 
la rigidez moral, validados todos los 30 principios de 
manera exhaustiva: la discusión (Cap. 8) se evita con 
argumentos para evitar discordia deweyana; el elogio 
honesto (Cap. 5) fomenta virtud epictecta; y la escucha 
empática (Cap. 4) pone a prueba la verdad jamesiana.

Las críticas contemporáneas se repiten: ¿es Carnegie 
una “psicología pop” posmoderna? Contestamos de 
manera recursiva: el éxito (30M copias) es una prueba 
pragmática, aunque nuestros autores la matizan 
desde un punto de vista ético. En las polarizaciones 
contemporáneas, el capítulo 9 (“sí, sí primero”) desarma 
mejor las guerras tuiteras que los debates hegelianos. 
Argumentamos que la recursividad filosófica valida a 
Carnegie como un puente: hace del pragmatismo algo 
vulgar sin traicionarlo, al incorporar el estoicismo para 
lograr autenticidad. Persisten tensiones —entre Epicteto 
y James: entre virtud y eficacia—, pero el ciclo virtuoso 
se mantiene: las técnicas comprobadas crean relaciones 
genuinas, lo que reafirma la tesis inicial.

CONCLUSIONES

Ingeniería ética de la convivencia

Defendemos que Cómo ganar amigos e influir sobre las 
personas, es un ejemplo paradigmático del pragmatismo 
filosófico clásico, en el que la verdad de sus 30 principios 
—desde la sonrisa auténtica hasta la estimulación de 
deseos nobles— se comprueba no a través de suposiciones 
abstractas, sino por medio de resultados tangibles: 
relaciones humanas cambiadas, conflictos resueltos y 
comunidades robustecidas. Volvemos a la tesis original: 
Carnegie, al transformar el “cash-value” de James en 
instrumentos diarios, la pedagogía de Dewey en prácticas 
democráticas y la dicotomía de Epicteto en autocontrol 
relacional, logra popularizar con eficacia a estos tres 



Epmhneia - Revista Científica

Epmhneia Vol. 2 (1) 2026
227

autores. Como ejemplo condensado mencionamos: Jim 
Farley, al recordar 50.000 nombres, no solo triunfa en las 
elecciones, sino que también representa un pragmatismo 
genuino; la fe en la individualidad de los demás genera 
lealtad demostrable mientras construye democracias 
locales deweyanas y virtud estoica con una atención 
minuciosa.

Sostenemos que esta tríada soluciona de manera recursiva 
las tensiones internas del libro: los capítulos 7-10 (los 
métodos “sí”, “sí”, “haga que el otro se sienta importante” 
y “nunca diga ‘estás equivocado’“) evitan el utilitarismo 
crudo al poner la empatía verificable por encima de la 
dominación. “Espíritu de mutua amistad”, comienza 
John D. Rockefeller ante huelguistas, lo que demuestra 
que la empatía pragmática es más eficaz para calmar 
odios que la lógica confrontacional, en concordancia 
con Dewey: “La inteligencia compartida a través de la 
interacción es la que hace avanzar a la sociedad”. La Parte 
4 (nueve principios para cambiar sin resentimiento), 
que incluye el estoicismo, sugiere empezar con elogios  y 
hacer sugerencias de manera indirecta. En esta parte se 
contempla el control de nuestra humildad, no la respuesta 
de los demás. Por ejemplo, Lincoln admitió sus errores 
para desarmar a sus oponentes con auténtica virtud.

Legado filosófico para la convivencia contemporánea

Desde el pragmatismo, llegamos a la conclusión de que 
su relevancia radica en su capacidad transformadora: 
principios como la alabanza honesta y la evitación de 
argumentos dan pie a ciclos virtuosos en los cuales la 
colaboración deweyana valida la eficacia jamesiana a 
través de virtud epictecta. Los ejemplos del libro —
Steinhardt, por ejemplo, transformando su hogar a través 
de sonrisas cotidianas; Charles Schwab incentivando a los 
trabajadores sin críticas; la señora Douglas recuperando 
lealtad por medio de la empatía— evidencian que estas 
prácticas tienen aplicación universal: en oficinas, hogares 
o huelgas, reestablecen la “calidez humana” frente a la 
frialdad contemporánea. Mantenemos que Carnegie, 
en respuesta a la Gran Depresión, ofreció soluciones 
pragmáticas donde fracasaba la filosofía académica, pero 
su vigencia va más allá: en redes sociales polarizadas, 
“respetar opiniones” neutraliza mejor a los trolls que las 
refutaciones hegelianas.

Desde un punto de vista filosófico, este pragmatismo 
carnegiano cuestiona los dualismos: no razón frente a 
emoción, sino integración recursiva, hábitos democráticos  

y virtud interna. Las críticas de “manipulación” se 
desvanecen: despertar el “deseo ardiente” realza al otro, 
no lo explota; proporcionar una “reputación merecida” 
promueve la autenticidad. En María González, que saluda 
con una sonrisa en los pasillos de trabajo, o en Franklin 
D. Roosevelt, que agradece a mecánicos por su nombre, 
encontramos la plenitud: las relaciones no son medios, 
sino fines pragmáticos que legitiman la existencia social.
Finalmente, terminamos invitando a experimentar: 
lean, utilicen y confirmen. Como pragmáticos, no 
dogmatizamos; demostramos que Carnegie establece una 
ética viviente para la convivencia. Su legado corrobora 
la tesis: la filosofía no es una mera contemplación, sino 
una guía que puede ser puesta en acción y que, desde 
el liderazgo hasta la sonrisa, construye sociedades más 
humanas, cooperativas y virtuosas. Cómo ganar amigos 
se mantiene como una guía pragmática fundamental en 
un mundo dividido, sirviendo como enlace entre James-
Dewey-Epicteto y la acción cotidiana.

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Carnegie, D. (1936). How to win friends and influence 
people. Simon & Schuster. https://www.ebsco.com/
research-starters/history/how-win-friends-and-
influence-people-dale-carnegie

Dewey, J. (2004). Democracy and education (Ed. 
moderna). Myers Education Press. (Obra original 
publicada en 1916). https://adams.marmot.org/Record/.
b15657899

Han, B.-C. (2020). La desaparición de los rituales: Una 
topología del presente. Barcelona: HERDER. https://doi.
org/9788425444005

Epictetus. (1995). Enchiridion (E. Carter, Trans.). Dover 
Publications. (Original work published ca. 135 C.E.). 
https://classics.mit.edu/Epictetus/epicench.html

James, W. (1995). Pragmatism (Ed. moderna). Routledge. 
(Original work published 1907). Texto clásico disponible 
en: https://www.gutenberg.org/files/5116/5116-
h/5116-h.htm


